
48

  

 
        der Geschichte 
Vom Bewahren der kurdischen Märchentradition

s ist Freitag. Das für Muslime wichtigs-
te Gebet der Woche ist verrichtet. 
In Zyarat Tamarkhan, einem klei-

nen Dorf in Iran, kommt man zusammen, 
um sich den Fragen einer Erzählerin aus der 
Schweiz zu stellen, die per moderner Technik 
zugeschaltet ist. Drei ältere Herren in traditi-
oneller kurdischer Kleidung sitzen auf dem 
Sofa. Neben einem Sessel ist es das einzige 
Möbelstück im Raum, abgesehen vom Feu-
erofen. Der Fussboden ist mit erlesenen Tep-
pichen ausgelegt, gemütliche Kissen liegen 
bereit für die anderen Gäste. Es herrscht eine 
heitere Stimmung, in der auch ein wenig 
Neugier mitschwingt. Viele Stimmen in ei-
ner fremden Sprache reden durcheinander. 
Eine lebendige Szenerie. Und doch müssen 
wir über das Sterben reden. Das Aussterben 
der kurdischen Märchen. Aber auch über de-

ren Rettung, der sich Dr. phil. Bahman Bahr-
ami verschrieben hat.

Märchen aus der fernen Heimat
Es sind die Märchen seiner Heimat. Eine 
Heimat, die nicht existiert. Zumindest 

nicht im Sinne eines Staates. Kurdistan ist 
ein Gebiet, welches über Jahrhunderte von 
kurdischen Nomadenvölkern besiedelt wur-
de, und verteilt sich heute auf vier Länder: 
Türkei, Syrien, Irak und Iran. Dr. Bahramis 
Heimatdorf befindet sich im iranischen 
Grenzgebiet zu Irak, genauer im Bezirk Salas 
Babajani, in der Provinz Kermanschah, die 
auf 1'350 Metern über dem Meer liegt. Es ist 
ein weites, fruchtbares, hügeliges Hochland, 
umringt von drei massiven Gebirgen. Der 
höchste Berg, Dalahu, steht im Süden und 
ist 2'250 Meter hoch. Eine traumhafte Land-
schaft. Hier lebt sein Stamm, Jaff. Dr. Bahra-
mi erklärt: «In dieser Provinz fragt man nicht 
nach dem Familiennamen oder aus welcher 
Stadt jemand kommt, man fragt als Erstes 
nach dem Stamm.» Daraus würden sich ei-
nige Fragen bereits klären.

Luciana Brusa • Die kurdischen Erzähler und Erzählerinnen sterben buchstäblich 
aus und mit ihnen die Märchen. Die von den Vorfahren überlieferten Geschichten 
leben lediglich in ihrer Erinnerung, teils nur bruchstückhaft, liegen wie in einem tiefen 
Schlaf, denn erzählt wird kaum mehr. Doch da ist einer, der verhindern will, dass den 
Märchen dasselbe Schicksal droht wie ihren Hütern.

Am Ende 

Noch zweifelt der 
Märchensammler zwar daran, 
dass durch die Veröffentlichung 

die Märchen auch in der 
mündlichen Erzähltradition 

wieder zu neuem Leben 
erweckt werden. 



49

Interview  

Mit 18 Jahren liess er das Landleben hinter 
sich, um in der Hauptstadt Teheran zu stu-
dieren. Dort erlangte er den Master im Fach-
bereich Ethnologie/Anthropologie. Während 
des Studiums erkannte er, dass die Märchen 
seiner Kindheit dem Vergessen ausgeliefert 
sind. «Da kam erstmals der Wunsch in mir 
auf, diese Märchen zu sammeln und auf-
zuschreiben.» Doch zuerst reiste der jun-
ge Mann nach Europa, um an der Georg- 
August-Universität Göttingen zu promovie-
ren. Seither liegt sein Lebensmittelpunkt in 
Deutschland. Er ist als Kultur- und Sozial-
wissenschaftler tätig, hat geheiratet und eine 
Familie gegründet. Deutschland wurde zu 
einer zweiten Heimat. «Doch wie ein Dich-
ter sagt: Ich bin hier, aber mein Herz ist dort. 
Dieses Heimweh hat mich zu den Märchen 
zurückgebracht. Wenn ich an die Märchen 
denke, ist augenblicklich eine innere Verbin-
dung zu meiner ersten Heimat da.»

Geboren wurde der Ethnologe 1984 in 
einem Dorf, das es heute nicht mehr gibt. 
«Es wurde im Krieg zerstört und ist heute 
verlassen, menschenleer», erzählt er. Auf-
gewachsen sei er in einem Nachbardorf in 
bäuerlichen Verhältnissen. Seine Eltern be-
schäftigten sich mit Viehzucht, Gärtnerei 
und Ackerbau. Und: Beide sind Erzähler. Ge-
schichten gehörten zu Dr. Bahramis Alltag. 
«Den grössten Teil meiner Kindheit habe ich 
ohne Strom erlebt, ohne künstliches Licht, 
ohne Radio oder Fernseher. Den Geschichten 
der Erzähler zu lauschen, war für uns Kinder 
das liebste und spannendste Unterhaltungs-
programm. Das geschah meistens nach dem 
Abendessen, wenn es dunkel wurde und sich 

mehrere Familien und Kinder aus dem Dorf 
in einem Haus versammelten.»

In solcher Atmosphäre pflegten die Kur-
den seit Jahrzehnten, gar Jahrhunderten, Ge-
schichten zu erzählen und sie mündlich von 
Generation zu Generation zu überliefern. So 
schildern es auch die drei anwesenden Erzäh-
ler im Alter zwischen 60 und 80 Jahren. «Als 
wir Kinder waren, sassen wir abends bei den 
Erwachsenen und haben die Geschichten, 
die wir später selbst erzählten, von unseren 
Eltern, Grosseltern und Grossfamilien ge-
hört. Stell es dir wie eine Art Unterricht vor. 
Erzähler zu sein, bedeutet auch Lehrer zu 
sein.» Ein Beruf sei es aber keiner gewesen, 
wird betont. Zum Erzähler sei man gewisser-
massen geboren. Geld habe man damit nicht 
verdient. Aber Glück brachte es mit sich, das 
Erzählersein. Es verbesserte den sozialen Sta-
tus. «Als Erzähler war man eine angesehene 
Persönlichkeit im Dorf und der Umgebung. 
Man war bekannt, wurde zu Familien nach 
Hause eingeladen, um zu erzählen, bekam 
den besten Platz im Haus angeboten, und es 
wurden süsse Früchte oder andere nicht all-
tägliche Speisen zu diesem feierlichen Anlass 
serviert.» Das sei aber nicht das einzige Glück 
gewesen. «Wenn die Zuhörenden am Ende 
der Geschichte strahlten vor Freude über 
deren glücklichen Ausgang und den Erzähler 
lobten, war auch dieser innerlich ganz er-

Die Erzähler Ali Bahrami, und Latif Bahrami mit Dr. Bahman Bahrami

Dr. Bahramis Heimatdorf 
befindet sich im iranischen 

Grenzgebiet zu Irak, genauer 
im Bezirk Salas Babajani, 

in der Provinz Kermanschah, 
auf 1350 Metern über Meer.

Fo
to

s:
 R

ez
a 

D
as

ta
fk

an
; 

B
ah

m
an

 B
ah

ra
m

i

füllt.» Es sei ein schönes Gefühl gewesen, die 
dunklen Nächte der Menschen mit Märchen 
zu erhellen. Wehmut klingt in diesen Worten. 
Denn erzählt haben sie alle schon seit Jahren 
nicht mehr.

Mit dem Strom versiegte das Erzählen
Mitte der 1990er-Jahre kam der Strom in ihre 
Dörfer. Und damit auch elektrisches Licht, 
Radio und Fernsehen. Die Modernisierung 
habe viel Gutes gebracht. Dr. Bahrami fügt 
jedoch hinzu: «Ihr fallen auch Traditionen 
zum Opfer, wie die Erzähltradition, was sehr 
schade ist. Das Fernsehen beispielsweise hat 
das Erzählen vollkommen verdrängt», so 
der Märchensammler. Seinen jüngeren Ge-
schwistern habe der Vater keine Märchen 
mehr erzählen können. «Für die waren diese 
Geschichten nicht mehr so interessant. Die 
haben lieber Zeichentrickfilme geschaut», 
sagt er lachend. Die Tradition des abendli-
chen Beisammenseins gebe es zwar heute 
noch. Hörlust nach Märchen jedoch, wie sie 
früher die Kinder durch die Dunkelheit zu 
den Erzählern trieb, damit die kamen und 
die Geschichte von den «Zicklein Dschid-
schila und Bibila» («Der Wolf und die sieben 
Geisslein») erzählten oder von «Dinkahana-
ra» («Schneewittchen»), die bestehe kaum 
mehr.

Das letzte Mal erzählt haben die drei Her-
ren für den Märchensammler, vor fast zehn 
Jahren, als er in seiner Heimat unterwegs 
war und Erzählende suchte, die sich noch an 
die alten Geschichten erinnern. «Sie haben 
mir alle so gern Märchen erzählt», erinnert 
sich Dr. Bahrami. «Sie hatten seit fünf, zehn 
oder sogar zwanzig Jahren keine Gelegenheit 
mehr dazu. Sie vermissten das Erzählen und 
auch den dazugehörenden Status, den man 
verloren hatte. Die Sammlung wurde in der 
kurdischen Gemeinschaft mit grosser Freude 



50

  

aufgenommen. Und natürlich kam die Bit-
te, die Sammlung noch zu vergrössern und 
auch auf Kurdisch herauszugeben. Was ich 
bestimmt noch tun werde. Aber das braucht 
Zeit.» 

Die Zeit drängt
Die Märchen müssten jetzt gesammelt wer-
den, bevor sie aus dem Gedächtnis der Er-
zähler oder gar samt den Erzählern selbst 
verschwinden. Denn die meisten Geschich-
tenerzähler sind betagt. «Einige, die mir Mär-
chen für die erste Sammlung erzählt haben, 
sind mittlerweile verstorben, haben viele 
noch nicht festgehaltene Geschichten mit ins 
Grab genommen. Diejenigen, die noch le-
ben, erinnern sich teilweise nur bruchstück-

haft an die Märchen. Das machte das Sam-
meln so schwierig», fährt Dr. Bahrami fort. 
«Ich fing in meinem Heimatdorf mit den 
Erzählern an, die ich kannte. Die schickten 
mich dann weiter, zu mir bisher unbekann-
ten Erzählern. So ging ich von Dorf zu Dorf. 
Manchmal erfuhr ich hier den Anfang einer 
Geschichte, im nächsten Ort den Schluss. 
Erfasst habe ich einen Bruchteil der schät-
zungsweise 300 Märchen, die in meiner Re-
gion existieren.» 

Dabei war die Veröffentlichung der Mär-
chen nicht geplant, als er mit dem Sammeln 
anfing. Er wollte sie lediglich vor dem Verges-
sen bewahren. «Die positiven Reaktionen aus 
der Bevölkerung, die Zusammenarbeit mit 
der Illustratorin Mehri Ezati und die Unter-
stützung durch Professoren und Arbeitskol-
legen an der Universität in Göttingen haben 
mich so motiviert, dass nun diese kleine, aber 
feine Sammlung in Buchform1 erschienen 
ist.» Alle Kosten dieses Projekts hat Dr. Bahr-
ami selbst getragen, so viel lag ihm daran, die 
Märchen für den deutschsprachigen Raum 
zugänglich zu machen. «Ich betrachte Volks-
märchen als Weltkulturerbe. Sie gehören 
nicht nur einem bestimmten Volk, sondern 
der Menschheit.» 

Er würde sich daher mehr Aufmerksam-
keit für die Arbeit des Märchensammelns 
wünschen und bessere finanzielle Unterstüt-
zung für Projekte dieser Art.

Kann man die mündliche Erzähltradi­
tion wieder zum Leben erwecken?
Noch zweifelt der Märchensammler zwar 
daran, dass durch die Veröffentlichung die 
Märchen auch in der mündlichen Erzähltra-
dition wieder zu neuem Leben erweckt wer-
den. Er geht davon aus, dass die kurdischen 
Märchen erstmal den Weg in die digitalen 
Medien finden müssen, damit sie irgend-
wann auch wieder von Mund zu Ohr ge-
tragen werden. Er selbst erzählt, ganz in der 
Tradition seines Stammes, seinen Kindern 

abends die Märchen seiner Heimat, in sei-
ner Muttersprache. So entfalten die Märchen 
bekanntlich am besten ihre volle Kraft. Am 
Ende des Gesprächs sind wir uns einig, dass 
dieses Beisammensein eine wunderbare Ge-
legenheit ist, um ein Märchen zu erzählen. 
Da die kurdischen Erzähler sich nach den 
Wünschen der Zuhörenden richten, darf ich 
das Märchen ansagen. Ich möchte gern «Die 
Liebe durch die Schmschallflöte» hören. Der 
über 80-jährige Herr Faraj’ Abasi erfüllt mir 
diesen Wunsch. Obwohl er seit Jahren nicht 
mehr erzählt hat, sprudelt die Geschichte aus 
ihm heraus, ohne dass er sich besinnen muss 
oder einmal stolpert, als ob eine unsichtbare 
Märchenquelle durch ihn hindurchfliesst.

Bleibt zu hoffen, dass es Dr. Bahrami ge-
lingt, so viele Märchen wie möglich aus den 
lebenden Quellen zu schöpfen und sie für 
die Nachwelt zu erhalten. Bevor die kurdi-
schen Erzähler ihr Lebensmärchen mit der 
üblichen Formel beenden: «Am Ende der 
Geschichte kehrte ich heim …»

Ali Bahrami, Latif Bahrami und Faraj’Abasi.

Die Illustratorin Mehri Ezati und Keshvar 
Khodamoradi, die Mutter von Dr. Bahram 
Bahrami, ebenfalls Erzählerin.

Luciana Brusa ist Sprecherin (Ra-
dio und Hörbuch) und Regisseurin. 
Sie ist als Erzählerin und Aufnah-
meleiterin am Projekt «Ganz Ohr!» 
beteiligt. www.lucianabrusa.ch

Fo
to

s:
 B

ah
m

an
 B

ah
ra

m
i

Kurdische Menschen im Exil
Die 25–30 Millionen Menschen mit 
kurdischen Wurzeln gelten heute als 
eines der grössten Völker ohne eigenen 
Nationalstaat. Denn Kurdistan gibt es 
offiziell nicht. Zwar gibt es immer wie-
der Bestrebungen, einen autonomen 
kurdischen Staat zu gründen, doch bis 
heute ist es lediglich ein nicht genau 
definiertes Gebiet, welches sich über 
Syrien, Iran, Irak und die Türkei er-
streckt. In den vergangenen Jahrzehn-
ten erlangten die Kurden besonders 
durch den Konflikt zwischen der Tür-
kei und der PKK, der Arbeiterpartei 
Kurdistans, eine traurige Berühmtheit.

Märchen aus der fernen Heimat
Unter dieser Rubrik werden Märchen 
aus der Kultur von Menschen veröf-
fentlicht, die wegen Krieg, Unterdrü-
ckung und Ausgrenzung aus ihrer Hei-
mat flüchten müssen. Drei kurdische 
Märchen können nachgelesen werden 
unter www.maerchen.ch.

1	 B. Bahrami, Die einzige Granatapfelblüte.



51

Ferne Heimat

m Stamm der Jaff lebte einmal ein rei-
cher Mann. Mitten in der weiten Land-

schaft besass er ein prächtiges Haus. Er 
hatte viele Töchter, jedoch keinen Sohn. So 
suchte er nach einem tüchtigen Hirten für 
seine grossen Herden. Endlich fand er einen 
jungen Mann und sagte zu ihm: «Schau, ich 
habe keinen Sohn. Wenn du willst, so kannst 
du bei mir bleiben und meine Tiere hüten. 
Du bekommst einen guten Lohn und wenn 
du alt genug bist, kannst du eine meiner 
Töchter heiraten.» Der junge Mann war ein-
verstanden und brachte nun tagein, tagaus 
die Herden auf den Berg zum Weiden. Oben 
zog er seine Hirtenflöte hervor und spielte, 
bis er die Tiere am Abend wieder zurück-
brachte.

Einmal führte er die Tiere weit oben über 
dem Bach auf den Berg, als Räuber kamen, 
ihn fesselten und versuchten die Tiere zu 
stehlen.

«Bitte!», rief der Hirte. «Lasst meine Hän-
de frei, so kann ich für euch ein wenig auf der 
Flöte spielen!»

«Er hat recht», meinte einer der Räuber, 
«weglaufen kann er nicht, soll er doch für 
uns spielen.» Sie lösten die Hände des Hir-
ten, und dieser begann auf seiner Hirtenflöte 
zu spielen. Er hatte aber von weit oben gese-
hen, dass eine der Töchter seines Herrn mit 
dem Sieb auf dem Kopf das Haus verliess. Er 
kannte sie gut und liebte sie schon seit Lan-
gem. Er spielte auf seiner Bilur ein Lied:

 
Hay tal wa sara hay bedschin wa sara
Taschaupauakay malle bawkit day la kali
chayuara

Oh du Schöne mit dem Haarreifen,
Du Trägerin des Siebes
Die Herde deines Vaters
liegt gefangen am Fluss.

Das Mädchen hörte die Flöte, erkannte den 
Klang ihres Liebsten und verstand sogleich 
die geheimen Worte. Sie rannte zurück zum 
Haus und rief: «Vater, Vater! Die Herde ist 

Die Liebe 
    durch die Schmschallflöte
Kurdisches Märchen

die Herde und den Hirten zurück und ritten 
davon.

Der Vater befreite den Hirten und ge-
meinsam brachten sie die Herde sicher nach 
Hause zurück. «Du hast unseren Reichtum 
und damit unsere Familie gerettet», sprach er 
zum jungen Mann. «Und du, meine Tochter, 
hast sein Lied verstanden, weil du in seinem 
Herzen lesen kannst. So soll bald Hochzeit 
sein.» Es wurde Hochzeit gefeiert, und die 
beiden Liebenden bekamen die Herde und 
allen Reichtum des Vaters als Geschenk.

Fassung D. Jaenike, nach: B. Bahrami, Kurdische Volksmär-
chen aus den mündlichen Erzählungen des Jaff-Stammes, 
2016. Der Text des Liedes wurde frei übersetzt.B

ild
: 

M
eh

ri
 E

za
ti

am Fluss, Räuber haben den 
Hirten gefangen!»

«Woher weisst du das?», 
fragte der Vater.

«Ich habe seine Flöte ge-
hört!»

Der Vater und ihre 
Schwestern lachten und sag-
ten: «Du bist verliebt und 
hast geträumt! Woher willst 
du wissen, was die Flöte 
erzählt? Wir konnten gar 
nichts hören.»

«Er rief mit seiner Flöte. 
Bitte geht hin und schaut 
nach, ob er Hilfe braucht.»

Da lenkte der Vater ein. 
Er nahm ein Pferd und ritt 
in die Nähe des Flusses. Dort 
sah er, wie die Räuber die 
Herde wegbringen wollten 
und der Hirte gefesselt vor-
ausgehen musste.

Er kehrte zurück und 
rief verzweifelt: «Du hattest 
recht. Es sind viele Räuber, 
und sie führen die Herde 
und den Hirten fort. Es ist zu 
spät, um Hilfe zu holen. Ich 
allein kann nichts gegen die 
Räuber machen, was sollen wir bloss tun?»

«Ich weiss, was du tun kannst», sagte die 
Tochter. «Nimm den Hor, den grossen Ge-
treidesack, fülle ihn mit Asche und mache 
ein Loch hinein. Dann reitest du zum Fluss, 
machst viel Lärm und schlägst immer wie-
der auf den Sack, so dass es aussieht wie eine 
grosse Staubwolke.»

Schnell nahm der Vater den grossen, ge-
füllten Sack, band ihn auf das Pferd und ga-
loppierte los. Als er in die Nähe der Räuber 
kam, schoss er mehrfach in die Luft.  Dann 
schlug er auf den Sack, so dass eine riesige 
Staubwolke in die Luft stieg.

Die Räuber hörten die Schüsse, sahen die 
Staubwolke und riefen: «Flieht, es sind tau-
send Männer, die uns verfolgen!» Sie liessen 


